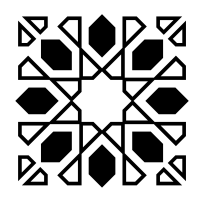
Die lobenswerten
Vorzüge der Ahlu
Sunna wa-l-Ğamāʿa



www.sunnanet.de

## Die lobenswerten Vorzüge der Ahlu sunna wa-l-Ğamāʻa von Abū Bilāl al-Mālikī

Korrektur: Selcuk Kavraz

## www.sunnanet.de

www.sunnanet.com www.antibida.com

auch unter:
www.ahlu-sunnah.de
www.muslimische-gemeinde.de

#### Inhalt

| Vorwort4                                                                   |
|----------------------------------------------------------------------------|
| I. Die Vorzüge der großen Gemeinschaft und die Beweiskraft des             |
| Konsenses6                                                                 |
| II. Wer ist die große Gemeinschaft der Muslime?12                          |
| III. Die Gelehrten der Ahlu Sunna in den Wissenschaften des Islam 21       |
| A. Im Bereich von Tafsir21                                                 |
| B. im Bereich von Ḥadīth23                                                 |
| C. Im Bereich von Fiqh und Uṣūl al-Fiqh25                                  |
| D. Im Bereich von ʿAqīda30                                                 |
| IV. Sie sind die Träger des Koran und der Sunna32                          |
| V. Sie ist die siegreiche Gemeinschaft, welche den Islam verteidigt hat 33 |
| VI. Die Sekten sind von Ahlu Sunnas Ozeanen des Wissens abhängig 35        |
| VII. Ein Merkmal der Sekten, sie haben keine historische Kontinuität 37    |
| IIX. Lass dich nicht täuschen von den guten Taten der Sekten!38            |
| Literaturverzeichnis40                                                     |



## الحسر قلش والصلاة والسلام وجلى سيرنا ومولانا رسوك الكش وجلى كالده وصعبد وس والاه

#### Vorwort

Lob sei Allah ﷺ und Friede und Segen auf dem Gesandten Allahs ﷺ, auf seiner Familie und Anhängern bis zum Tag des Jüngsten Gerichtes.

Du hast mich gefragt, ob ich dir ein Schreiben verfasse, indem ich paar Vorzüge der Vertreter des wahren Glaubens erwähne. Du wolltest die Gewissheit bekommen, dass die Träger des Islams in den verschiedenen Ecken der Welt und in den verschiedenen Zeiten die Anhänger dieser gesegneten Gemeinde sind. Du hast mir erzählt, dass du mit den vielen Sekten und Gruppierungen verwirrt bist und du nicht mehr erkennst, wer die Ahlu Sunna wa-l-Ğamāʿa sind, da jeder behauptet auf dem richtigen Weg zu sein.

وكل يدعى وصلا بليلي وليلي لا تقر لهم بذاكا

Jeder behauptet Leylas Geliebter zu sein

Jedoch negiert Leyla solche Behauptungen

Sei nicht betrübt mein Bruder, wir leben in einer Zeit über welche der Prophet # gesagt hat: (Vor dem Ende der Welt werden Heimsuchungen auftreten, welche wie die Nacht dunkel sind) Die Wahrheit ist fremd geworden mein Bruder, sei aber nicht traurig und entferne dich nicht von dem Kreis der Ahlu Sunna.

Mit Allahs Hilfe werde ich mit diesem Schreiben versuchen, die Vorzüge und Merkmale der Ahlu Sunna wa-l-Ğamāʻa zu erwähnen. Ich erhoffe mir dabei, dass ich den Wohlgefallen Allah und die Zufriedenheit seines Propheten erlange. Ich bitte Allah , dass Er uns auf dem Weg unserer frommen Vorfahren befestigt und durch dieses Schreiben die Augen meiner Geschwister öffnet und uns allen die Rechtleitung und das Paradies mit seiner Barmherzigkeit gibt. Er ist fürwahr der Reiche und Gnädige, dessen Wohltaten kein Ende haben.

Der Sündiger, welcher auf Allahs Gnade hofft

Abū Bilāl al-Mālikī

Duisburg, den 2.Scha bān.1431



I. Die Vorzüge der großen Gemeinschaft und die Beweiskraft des Konsenses

#### Allah 🍇 sagt:

Wer sich, nachdem er die Rechtleitung erkannt hat, dem Gesandten widersetzt und einen anderen Weg geht, als den der Gläubigen, den lassen Wir den gewählten Weg gehen. Am Jüngsten Tag wird er in die Hölle kommen. Welch schlimmes Ende (Sure an-Nisā': 115)

Imām Ibn Kathīr ﴿ (gest. 774 n. Hiğra) sagt bezüglich dieser Āya:

هذا ملازم للصفة الأولى، ولكن قد تكون المخالفة لنص الشارع، وقد تكون لما أجمعت عليه الأمة المحمدية، فيما علم اتفاقهم عليه تحقيقًا، فإنه قد ضُمِنت لهم العصمة في اجتماعهم من الخطأ، تشريفًا لهم وتعظيما لنبيهم

"Die Aussage Allahs: «und einen anderen Weg geht, als den der Gläubigen,» hängt mit der ersten Eigenschaft zusammen. Jedoch könnte es sowohl "die Widersetzung zu den deutlichen Texten der Scharia" bedeuten als auch die Widersprache dessen, worüber die muslimische Gemeinde sich geeinigt hat, solange dieser Konsens sicher überliefert ist. Es ist so, weil Allah die islamische Gemeinde davor bewahrt, sich über einen Fehler übereinzustimmen, aus Ehrung zu denen und aus Erhöhung des Ranges ihres Propheten ..."

Dann sagte er בילולה:

"Imām ach-Schāfi آ رَحَهُهُ hat diese Āya als Beleg dafür benutzt, dass der Konsens ein Beweis ist, dessen Widersprache durch diese Āya zu Ḥarām erklärt wird."<sup>2</sup>

Imām an-Nasafī رَحَهُ (gest. 701 n. Hiğra) schreibt in seinem Kommentar zu dieser Āya:

وهو دليل على أن الإجماع حجة لا تجوز مخالفتها كما لا تجوز مخالفة الكتاب والسنة ، لأن الله تعالى جمع بين أتباع غير سبيل المؤمنين وبين مشاقة الرسول في الشرط ، وجعل جزاءه الوعيد الشديد فكان اتباعهم واجباً كموالاة الرسول

"Diese Āya ist ein Beweis, dass der Konsens ein Beweis (im Islam ist), welchem man nicht widersprechen darf, genauso wie man dem Koran und der Sunna nicht widersprechen darf. Es ist so, weil Allah ﷺ die Befolgung eines anderen Weges außer dem Weg der Gläubigen und die Widersetzung zum Propheten ﷺ in einer Bedingung vereinte, welche zu

7

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tafsīr Ibn Kathīr, Kommentar zu Āya 4:115

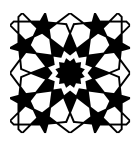
<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid.

der schweren Strafe führt, die Tatsache, welche zeigt, dass die Befolgung der Gläubigen genauso eine Pflicht ist, wie die Befolgung des Gesandten Allahs sist., 3

Imām al-Bayḍāwī (gest. 685 n. Hiğra) sagte darüber:

"Die Āya weist darauf hin, dass es Ḥarām ist, einem Konsens zu widersprechen."<sup>4</sup>

Es ist eine Pflicht sich daran festzuhalten, an die Dinge, worüber sich die Muslime geeinigt haben. Mit dem Konsens der Muslime ist der Konsens der Gelehrten gemeint , weil die Laien kein Beweis im Dīn sind. Der Prophet hat uns geboten an der großen Gemeinschaft festzuhalten, die Aḥādith darüber sind zahlreich und durch die vielen Überlieferungen verstärkt sich die Authentizität dieser Aḥādīth.



<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Tafsīr an-Nasafī, Kommentar zur Āya 4:115

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Tafsīr von Imām al-Bayḍāwī, Kommentar zur Āya 4:115

#### Der Prophet sagte:

《Meine Umma (Gemeinde) wird sich nie über einen Fehler übereinstimmen. Wenn ihr einen Meinungsunterschied seht, so haltet euch an der großen Mehrheit (Sawād al-Aʻzam) fest》Überliefert von Ibn Māǧa⁵

#### Und Er 🍇 sagte:

Wahrlich Allah ﷺ lässt meine Umma nie über eine Irreleitung sich einigen. Die Unterstützung Allahs ist mit der Gemeinschaft. So folgt der großen Mehrheit. Wer davon sich trennt, führt sich in die Hölle. Überliefert von Imām Ahmad und andere.

Imām al-Munāwī (gest. 1031 n. Hiğra) sagte in der Erklärung des ersten Hadīthes:

"(So haltet euch an der großen Mehrheit fest) Damit sind die Muslime gemeint. Das heißt folgt der großen Mehrheit der Muslime, weil (ihre Befolgung) ist eine Pflicht und ein bestätigtes Gebot, welchem man

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Imām as-Sakhawī sagte über diesen Ḥadīth: "Im Allgemeinen der Inhalt dieses Ḥadīth ist wohlbekannt und hat mehrere Überlieferungsketten. Er verfügt auf verstärkende Überlieferungen, welche sowohl Aḥādīth als auch anderer Natur sind." Imām as-Sakhāwī, S. 715.

nicht widersprechen darf. Es wird für die Person, welche diesem Weg widerspricht, befürchtet, dass sie ein Ende der Ğahiliyya bekommt." <sup>6</sup>

Imām as-Sindī (gest. 1138 n. Hiğra) schrieb in seinem Kommentar zu Sunān Ibn Māğa bezüglich dieses Hadīthes:

أَيْ بِالْجَمَاعَةِ الْكَثِيرَةِ فَإِنَّ اِتِّفَاقَهُمْ أَقْرَبِ إِلَى الْإِجْمَاعِ قَالَ السُّيُوطِيُّ فِي تَفْسِيرِ السَّوَادِ الْأَعْظَمِ أَيْ جَمَاعَةِ النَّاسِ وَمُعْظَمِهُمْ الَّذِينَ يَجْتَمِعُونَ عَلَى سُلُوكِ الْمَنْهَجِ الْمُسْتَقِيمِ وَالْحَدِيثِ يَدُلِّ عَلَى أَنَّهُ يَنْبَغِي الْمُسْتَقِيمِ وَالْحَدِيثِ يَدُلِّ عَلَى أَنَّهُ يَنْبَغِي الْعُمَلُ بِقَوْلِ الْجُمْهُورِ الْجُمْهُورِ

"Mit as-Sawād al-Aʻzam wird die zahlreiche Gemeinschaft gemeint. Ihre Übereinstimmung ist näher zum Konsens. Imām as-Suyūtī sagte über die Definition von Sawād al-Aʻzam: Die Gemeinschaft der Menschen und die große Mehrheit, welche einem geraden Pfad folgen. Der Ḥadīth ist auch ein Beweis, dass man dem Urteil der Mehrheit folgen soll." <sup>7</sup>

Mein Bruder, der edle Koran und die Sunna des Propheten selehlen uns, dass wir uns an der großen Mehrheit festhalten sollen, an der Mehrheit der Gelehrten, dessen Übereinstimmung Allah smit der Gehorsamkeit gegenüber seinem Propheten gleichgesetzt hat. Ein Zeichen der Sekten, dass sie niemals die große Mehrheit dieser Umma ausmachten. Es ist auch der Grund, warum diese Sekten an die Beweiskraft des Konsenses bezweifelt haben oder total negiert haben, wie z.B. der Fall mit der Sekte der Schiiten, welche den Konsens der islamischen Gemeinschaft negieren. Es ist so, weil in dem Moment, wo man die Übereinstimmung der Gelehrten der Muslime als Beweis akzeptiert, wären sie verpflichtet viele ihrer Irrlehren aufzugeben, weil sie gegen den Konsens der Muslime sind. Andere Gruppierungen wie die

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Imām al-Manāwī, 2006, S. 2/546.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Schurūh Sunan b. Māğa, 2007, S. 1437.

Wahhābiyya, welche erst im 12. Jh. nach der Hiğra entstanden sind, versuchen diese Aḥādīth so umzudeuten, sodass die klare Aussage des Propheten : (Die Große Mehrheit) eine totale andere Bedeutung bekommt. Manche meinen, dass eine einzelne Person die große Mehrheit bilden konnte, sie stützen sich auf manche Aussage der Salaf Gelehrten, welche sie nicht in ihrem Kontext verstehen. Die Aussage unseres Propheten ist klar und die Gelehrten haben auch "die große Mehrheit" verstanden, wie es deutlich in dem Wortlaut des Ḥadīth steht.

Die anderen Sekten wie die Aḥmadiyya oder die Koraniten, welche keine Muslime sind oder die zahlreichen kleine Gruppierungen von Schiiten, Modernisten, Wahhabiten, Takfiris usw. bilden nur eine sehr kleine Gemeinde und können niemals mit (der großen Mehrheit) gemeint sein. Heutzutage wachsen die selbsternannten Gelehrten wie die Pflanzen und jeder behauptet, der wahre Vertreter von Ahlu Sunna zu sein. Wahrlich sind sie aber nicht mal dutzende Personen. Manche Jugendliche machen sich lustig über die Mehrheit der Muslime, glaubend daran, dass sie es besser wissen, glaubend daran, dass sie die wahren Vertreter der Sunna sind. Sie wurden durch die Propaganda im Internet oder in den anderen Medien getäuscht. Die Wahrheit erkennt man aber nicht dadurch, dass eine Lehre mehr in den Medien vertreten ist.

Wenn du jetzt mich fragst: Ich habe jetzt verstanden, dass Allah und sein Prophet von uns verlangen, dass wir uns an der großen Mehrheit festhalten müssen, aber kannst du mir näher erklären, wer diese Mehrheit sind und was ihre Eigenschaften sind?



#### II. Wer ist die große Gemeinschaft der Muslime?

So sage ich mit Allahs Hilfe: Wisse mein Bruder, möge Allah 🎉 mich und dich zum Wahren rechtleiten, dass nach der Generation der Sahāba und deren Nachfolger die islamische Gemeinschaft das geerbte Wissen systematisiert haben, um den Islam vor den Irrelehren zu bewahren. Verschiedene Wissenszentren waren damals die Träger des Islam, wie z.B. Medina, Mekka, Kūfa, Baṣra, Damaskus und später Baghdād und der Region von Großen Khorasān. Aus der Wissenstradition dieser Städten herauskristallisierten sich die Fighschulen der Großgelehrten, wie z.B. die Fighschule von Imām Sufyān ath-Thawrī (gest. 161 n. Hiğra), die Fighschule von Imām al-Awzāʿī (gest. 157 n. Hiğra), die Fighschule von Imām Abū Ḥānīfa (gest. 150 n. Hiğra), die Fighschule von Imām Sufyān b. 'Uyayna (gest. 198 n. Hiğra), die Fighschule von Imām Mālik (gest. 179 n. Hiğra), die Fighschule von Imām asch-Schāfi'ī (gest. 204 n. Hiğra), die Fighschule von Imām Ahmad (gest. 241 n. Hiğra), die Fighschule von Imām Dawūd(gest. 270 n. Hiğra) oder die die Fiqhschule von Imām aţ-Tabarī (gest. 310 n. Hiğra). Diese Schulen sind keine neue Erfindung nach der Zeit der Sahāba, wie manche denken würden. Sondern diese Schulen sind das Produkt der Systematisierung der Fighlehre, welche diese Großgelehrten von den Nachfolgern der Şaḥāba erbten. Eine Fighschule ist nichts anders als eine Methode wie man mit den Quellen des Islām umgeht und wie man Urteile aus den Quellen der Scharia ableiten kann. Die unterschiedlichen Methoden und die

unterschiedlichen Interpretationsebenen der Texte von Koran, Sunna und Aussagen der Sahāba führten zu unterschiedlichen Urteilen im Figh. Dieser Meinungsunterschied war sogar bei den Großgelehrten der Ṣaḥāba vorhanden und ist keineswegs verpönt. 'Umar b. 'Abd al-'Azīz รagte: "Hätten die Ṣaḥāba keine unterschiedliche Urteile getroffen, dann würde es mich nicht freuen, weil sonst gäbe es keine Erleichterung." 8 Nach der Generation von diesen Großgelehrten und ab dem Ende des 3. Jh. nach der Higra hat sich die große Mehrheit der Muslime an den Fighlehren dieser Großengelehrten festgehalten, sodass kein Gelehrter in Figh nach dieser Generation behauptet hat, seine eigene Fighmethodik entwickelt zu haben. Sondern alle große Gelehrten dieser Umma hatten eine Rechtsschule und nicht mehrere, wie man heutzutage von manchen Unwissenden hört: "Ich folge allen Rechtsschulen". Die Meister in Tafsīr, in Ḥadīth, in Fiqh, in ʿAqīda hatten alle eine Rechtsschule, nach der sie urteilten und nach der sie Allah 🎉 dienten. Ab dem 4. Jh. sind nur fünf Rechtsschulen erhalten und ab dem 8. Jh. bis zu unserer Zeit sind es nur vier geblieben. Heutzutage sind drei am meistverbreiteten und zwar die Schule von Imām Abū Ḥanīfa, die Schule von Imām asch-Schāfiʿī und die Schule von Imām Mālik. Ein Merkmal der Ahlu Sunna wa-l-Ğamā'a ist die Tatsache. dass sie seit der Generation der Großgelehrten bis unserer Zeit an den vier von Allah 👺 gesegneten Rechtsschulen festhielten. Alle Bücher der Ahlu Sunnah über den Figh sind nach einer von diesen Rechtsschulen verfasst.

Seit dem 12. Jh. nach Hiğra entstand die Irrelehre der Ablehnung der vier Rechtsschulen. Zuerst war diese Ablehnung von manchen Zaydī<sup>9</sup> Gelehrten, die den Weg der Ahlu Sunna nahmen. Danach verbreitete

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Imām as-Sakhāwī, S. 70.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Eine schi'itische Sekte, die in Jemen noch zu finden ist.

sich diese Irrelehre im Indischen Subkontinent und dann unter den Neo-Salafis <sup>10</sup> und vom Westen beeinflussten Reformatoren. Damit meine ich diejenigen, die gedacht haben, es besser zu wissen, so fingen sie im Namen der Befolgung von Koran und Sunna den gesamten geerbten Fiqh von mehr als 1300 Jahren neu zu filtrieren. Als ob die Gelehrten der Rechtsschulen nichts vom Koran und der Sunna wussten, bis die Retter des Islam eine Hilfe durch die Petro-Dollar bekamen, um den Islam von den Irrelehren zu reinigen.

Imām an-Nafrāwī al-Mālikī (gest. 1126 n. Hiğra) schrieb in seinem Kommentar zum Werk ar-Risāla:

وَقَدْ انْعَقَدَ إِجْمَاعُ الْمُسْلِمِينَ الْيَوْمَ عَلَى وُجُوبِ مُتَابَعَةِ وَاحِدٍ مِنْ الْأَيْمَةِ الْأَرْبَعِ: أَبِي حَنِيفَةَ وَمَالِكٍ وَالشَّافِعِيِّ وَأَحْمَدَ بْنِ حَنْبَلٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَعَدَمِ جَوَازِ الْخُرُوجِ عَنْ مَذَاهِبِهِمْ ، وَإِنَّمَا حَرُمَ تَقْلِيدُ غَيْرِ وَالشَّافِعِيِّ وَأَحْمَدَ بْنِ حَنْبَلٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَعَدَمٍ جَوَازِ الْخُرُوجِ عَنْ مَذَاهِبِهِمْ ، وَإِنَّمَا حَرُمَ تَقْلِيدُ غَيْرِ هَوْكَ إِللَّهُ عَنْهُمْ وَعَدَمٍ عَلَى هُدًى لِعَدَمٍ حِفْظِ مَذَاهِبِهِمْ لِمَوْتِ أَصْعَابِهِمْ وَعَدَمِ هَوْلَاءِ الْأَرْبَعَةِ مِنْ الْمُجْبَدِينَ ، مَعَ أَنَّ الْجَمِيعَ عَلَى هُدًى لِعَدَمٍ حِفْظِ مَذَاهِبِهِمْ لِمَوْتِ أَصْعَابِهِمْ وَعَدَمِ تَدُونِيَا

"Es gibt heute einen Konsens unter den Muslimen, dass es Pflicht ist einer von den vier Imāmen, Abī Ḥanīfa, Mālik, asch-Schāfiʿī und Aḥmad b. Ḥanbal zu folgen und dass es verboten ist von diesen Rechtsschulen abzuweichen. Man hat die Befolgung von den anderen Imāmen außer diesen Vier verboten, obwohl sie alle rechtgeleitet sind, weil ihre Lehren nach ihnen nicht bewahrt und niedergeschrieben wurden"<sup>11</sup>

Imām al-Bahūtī al-Ḥanbalī ﴿ (gest. 1050 n. Hiğra), der Verfasser vom Kommentar zu dem Ḥanbali Rechtsbuch Muntahā al-Irādāt, zitierte von dem großen Ḥanbalī Gelehrten Ibn Hubayra ﴿ (gest. 560 n. Hiğra):

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Die frühen Wahhabis gehörten zum größten Teil der Ḥanbali Rechtsschule.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Imām an-Nafrāwī, 1998, S. 574.

"Es gibt einen Konsens, dass man den vier Rechtsschulen folgt und dass die Wahrheit nicht außerhalb des Kreises dieser Vier Rechtsschulen ist."<sup>12</sup>

Und der Großgelehrter az-Zarkaschī (gest. 794 n. Hiğra) hat in seinem Buch folgendes geschrieben:

"Es gibt eine **Übereinstimmung** unter den Muslimen, dass die Wahrheit nur auf diese Rechtsschulen beschränkt ist. So darf man nicht nach anderen Rechtsschulen (außer den Vier) handeln. Man darf Iğtihād nur innerhalb denen betreiben."

So mein Bruder, wie du siehst, habe ich für dich drei Texte von anerkannten Gelehrten zitiert. Alle überliefern den Konsens, dass die Wahrheit und das richtige Verständnis des Fiqh auf die vier Rechtsschulen beschränkt sind und dass man dem nicht widersprechen darf.<sup>13</sup> Du hast auch im vorigen Kapitel gelesen, dass der Koran und die Sunna die Beweiskraft des Konsenses bestätigen. Die drei Gelehrten, welche ich zitiert habe, sind nur ein Tropfen von einem Ozean von Gelehrten, welche dieselbe Meinung vertreten. Ich habe diese drei auserwählt, weil sie eine gewaltige Stellung in ihren jeweiligen

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Imām al-Bahūtī, 1996, S. 3/491.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Es gibt manche Uṣūl Gelehrten, welche der Meinung sind, man darf als einzelne Person ein Urteil von anderen Muğtahid Gelehrten außer den vier Rechtsscsulen folgen aber mit der Bedingung, dass diese Meinung sicher überliefert ist und dass man es nicht nur wegen der Erleichterung tut. Das gilt wie gesagt nur für die einzelne Personen. Was den Richtern und die Fatwa betrifft so darf man nicht die vier Rechtsschulen widersprechen.

Rechtsschulen haben und weil sie einen besonderen Rang im Wissen und Akzeptanz genießen.

Nun was im Bereich von Figh geschah, war auch im Bereich von Agida der Fall. Nach den ersten drei Generationen, kamen große Gelehrten, wie Imām al-Asch'arī, Imām al-Mātūrīdī oder Imām al-Bāqillānī und haben die sunnitische Aqida systematisiert. Sie haben die Beweise von Koran und Sunna genommen und sie mit den Aussagen der Salaf sowie mit den rationalen Beweisen bekräftigt, so dass die Aqida der Ahlu Sunna wa-l-Ğamā'a gegen die Vorwürfe und die Scheinargumente der anderen Sekten und Religionen Widerstand leisten konnte. Die Aqīda von Imām al-Asch'arī wurde nach ihm von der Mehrheit der Gelehrten der Ahlu Sunna vertreten. Man nennt sie die Agida von al-Asch'arī, nicht weil er eine neue Agida entwickelte, sondern weil er die Agida der Salaf verteidigte, ausführlicher erklärte, die Grundlagen Wissenschaft von Aqida setzte. Es ist genauso wie im Figh, die Imāme haben keine neue Rechtslehre entwickelt sondern sie haben nur was im Koran und in der Sunna steht anhand der Aussagen der Sahāba und Tabi'īn ausführlicher erklärt und Methoden daraus entnommen, wie man die Urteile von der Scharia ableitet.

Es ist nicht zu verleugnen, dass die Aqida, welche Imām al-Asch'arī und Imām al-Mātūrīdī vertraten jene Aqida ist, welche man bei der Mehrheit der Gelehrten findet. In den klassischen Universitäten des Islam, wo der der sunnitische Islam seit mehr als eintausend Jahr gelehrt wird, ist die 'Aqīda von Imām al-Asch'arī die offizielle 'Aqīda dieser Wissenszentren, wie z.B. die Qarawiyyīn Universität in Fes oder die Azhar Universität in Kairo, Dār al-Ḥadīth in Damaskus, sowie die hunderte andere Zentren des Wissens auf der Welt. Am Ende dieses Kapitels wirst du eine Liste von den Gelehrten finden.

Imām Murtaḍā az-Zabīdī (gest. 1205 n. Hiğra) sagte: "Wenn man den Begriff Ahlu Sunna wa-l-Ğamāʿa verwendet, dann meint man damit die Aschāʿira und die Mātūrīdiyya"<sup>14</sup>

Imām as-Subkī (gest. 771 n. Hiğra) schrieb in seinem Meisterwerk Ṭabaqāt asch-Schāfiʿiyya:

قد ذكر الشيخ شيخ الإسلام عز الدين بن عبد السلام أن عقيدته اجتمع عليها الشافعية والمالكية والحنفية وفضلاء الحنابلة ووافقه على ذلك من أهل عصره شيخ المالكية في زمانه أبو عمرو بن الحاجب وشيخ الحنفية جمال الدين الحصيري

"Scheikh al-Islām al-ʿIzz b. ʿAbd as-Salām sagte, dass sich die schafiʿitischen, die malikitischen, die ḥanafitischen sowie die rechtgeleiteten unter den ḥanbalitischen Gelehrten über die Aqīda von (Imām al-Aschʿarī) übereinstimmten. Diese Aussage wurde von dem Oberhaupt der Malikiten in seiner Zeit Scheikh Abū ʿAmrū b. al-Ḥāğib und von dem Scheikh der Ḥanafiten Ğamāl ad-Din al-Ḥuṣayrī überliefert."15

Und wenn man den Rang des Wissens, welcher Imām al-ʿIzz b. ʿAbd as-Salām genießt, kennt, dann wird man die Bedeutung seiner Aussage verstehen.

Und dann zitierte er Imām Ibn Asākir شانت (gest. 571 n. Hiğra):

ومن كلام ابن عساكر حافظ هذه الأمة الثقة الثبت هل من الفقهاء الحنفية والمالكية والشافعية إلا موافق الأشعري

\_

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Imām az-Zabīdī, 1989, S. 2/8.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Imām as-Subkī, S. 3/356.

Imām Ibn ʿAsākir, der Ḥāfiz dieser Umma, der Vertrauenswürdige sagte: "Gibt es unter den Hanafi, Mālikī und Schāfiʿī Rechtsgelehrten überhaupt jemanden, der nicht mit Imām al-Aschʿarī übereinstimmt." 16

Hier siehst du Bruder, dass Großegelehrten wie Imam Subkī, Imām al-ʿIzz Ibn ʿAbd as-Salām, Imām Ibn al-Ḥāǧīb und Imām Ibn ʿAsākir alle bestätigen, dass die Vertreter der Ahlu Sunna von den vier Rechtsschulen, die Aqīda von Imām al-Aschʿarī folgten.

Das wirst du noch genauer sehen mein Bruder, wenn ich dir die prominenten Namen des Wissens in den verschiedenen Gebieten des Islam aufliste, welche die 'Aqīda von Imām al-Asch'arī folgten.

Die Ahlu Sunna wa-l-Ğamāʿa, wie man sie seit mehr als eintausend Jahren kennt, sind die Vertreter der vier gesegneten Rechtsschulen und die Anhänger der ʿAqīda der Ahlu Sunna, deren Hauptimāme al-Aschʿarī und al-Mātūrīdī sind.

Das musst du dir merken mein Bruder, weil von Marokko bis China und zwar seit mehr als eintausend Jahren, diejenigen, welche sich zu Ahlu Sunna wa-l-Ğamāʻa zählten, Anhänger der vier Rechtsschulen und Vertreter der Aqīda waren, welche Imām al-Aschʻarī und Imām al-Matūrīdī erklärt haben.

**Afrika:** Ganz Schwarz und Nordafrika folgen der mālikitischen Schule in Fiqh und Asch'ari Schule in 'Aqīda.

Ägypten: Die Ḥanafī Schule wird als die offizielle Rechtsschule des Landes angesehen, jedoch folgt der größte Teil der Gelehrten der Schafi'i Schule in Figh und der Asch'arī Schule in 'Aqida. In Südägypten

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Imām as-Subkī, S. 3/373.

und manchen Städten ist die mālikitische Schule noch die dominante Schule.

Ostafrika: Sie folgen der Schafi'i Schule in Fiqh und Asch'arī Schule in 'Aqida. Jedoch sind in den letzten Zeiten terroristische Bewegungen, welche von der Wahhabitischen Lehre beeinflusst sind, dort erschienen, welche Unheil im Lande stiften.

**Syrien, Libanon, Jordanien:** Die Mehrheit folgen der Schafi'i Schule in Fiqh und der Asch'arī Schule in 'Aqida. Man findet aber auch Hanafitische Gelehrten.

**Jemen:** Die Ahlu Sunna dort sind Anhänger der Schafi'i Schule in Fiqh und der Asch'arī Schule in 'Aqida

**Kuwait, Bahrein, Emirat:** Die offizielle Rechtsschule in Kuwait und Emirat ist die Rechtsschule von Imām Mālik. In Bahrein findet man auch malikitische und schafi'itische Gelehrten.

Qatar: Dort sind noch Ḥanbali Gelehrte zu finden.

Ḥiğāz: Die Ahlu Sunna sind in diesem Gebiet Anhänger der Schāfiʿī und Mālikī Schule und der Aschʿarī Aqīda.

**Ost Saudi Arabien:** Man findet unter den Ahlu Sunna in diesem Gebiet Anhänger von der Mālikī und Schāfiʿī sowie Ḥanbalī Schule im Fiqh und der Aschʿarī Aqīda

Türkei und Mittelasiatischen Länder: Außer in den kurdischen Gebieten, wo die Schule von Imām Schāfiʿi im Fiqh und Imām al-Aschʿarī in Aqida vertreten wird, ist der Rest der Gelehrten der Ahlu Sunna in diesem Gebiet Anhänger der Hanafi Schule und Mātūrīdī Aqīda.

**Irak:** Die Ahlu Sunna sind in diesem Gebiet Anhänger der Ḥanafī Schule im Fiqh und Aschʿarīs Aqīda. Man findet auch Schafiʿī Gelehrten in den kurdischen Gebieten.

Iran: Die Ahlu Sunna sind in diesem Gebiet Anhänger der Schafiʿī Schule und Aschʿarī Aqīda.

**Afghanistan:** Die Ahlu Sunna in diesem Gebiet sind Anhänger der Ḥanafi Schule und Mātūrīdī Aqīda.

**Pakistan und Indien, Bangladesch:** Die Ahlu Sunna sind in diesem Gebiet Anhänger der Ḥanafi Schule und Mātūrīdī Aqīda.

Malaysia, Indonesien, Brunei, Maldiven: Die Ahlu Sunna sind in diesem Gebiet Anhänger der Schāfiʿī Schule und Aschʿarī Aqīda.

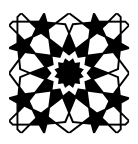
Natürlich wirst du hier und da in diesen Ländern kleine Minderheiten von Schiiten, Wahhabis und sonstige Sekten finden. Aber macht die kleine Wunde die schöne Frau hässlich?

Lieber Bruder, denkst du, dass die Muslime in der gesamten islamischen Welt seit mehr als eintausend Jahren irregeleitet waren? Wenn diese große Mehrheit von Marokko bis nach China nicht der Sawād al-ʿAẓam ist, dann wer sind die denn? Ich hoffe, dass deine Sicht inchallah was das Thema betrifft, klarer geworden ist. Ich bin mir sicher, dass eine Person wie du, die die Wahrheit sucht, die Gewissheit bekommen wird, wenn sie die nächsten Kapitel lesen wird.



## III. Die Gelehrten der Ahlu Sunna in den Wissenschaften des Islam

Wisse, möge Allah imich und dich rechtleiten, dass die Gelehrten des Islām, die diesen Dīn mit Aufrichtigkeit gedient haben, Anhänger der Ahlu Sunna wa-l-Ğamā'a waren. Sie folgten einer der vier Rechtsschulen im Fiqh und der Aqida von al-Asch'arī bzw. al-Mātūrīdī. Du fragst dich jetzt bestimmt nach den Namen, die ich überhaupt bringen könnte. Eine Person, die die Gewissheit sucht, will mit Sicherheit auf der Seite der Mehrheit der großen Gelehrten des Islam sein und nicht auf der Seite der Außenseiter und Sekten. So öffne deine Augen und dein Herz Bruder und lies die Namen, die ich erwähnen werde.

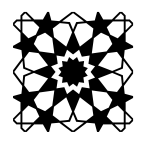


#### A. Im Bereich von Tafsir

Abū Mansūr al-Matūrīdī (gest. 333. n. Hiğra) Ḥanafī Abū al-Layth as-Samarqandī (gest. 373 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī Aḥmad b. Fāris (gest. 395 n. Hiğra) Mālikī Aschʿarī Abū ʿAbdraḥman as-Sullāmī (gest. 395 n. Hiğra) Mālikī Aschʿarī Abū ʿAbdraḥman as-Sullāmī (gest. 395 n. Hiğra)

412 n. Hiğra) Schāfi'ī Asch'arī 🍪 Ath-Tha'labī (gest. 427 n. Hiğra) Schāfi'ī Asch'arī & 'Abd al-Qāhir al-Baghdadī (gest 429. n. Hiğra) Schāfi'ī Asch'arī 🕸 Abū Dhar al-Harawī (gest. 434 n. Hiğra) Mālikī Asch'arī 🍪 Abū 'Uthmān aṣ-Ṣābūnī (gest. 447 n. Hiğra) Schāfi'ī Asch'arī 🍪 Al-Quschayrī (gest. 465 n. Hiğra) Schāfi'ī Asch'arī @Al-Wāḥidī (gest. 468 n. Hiğra) Schafiʻī Asch'arī Abū al-Walīd al-Bāğī (gest. 474 n. Hiğra) Mālikī Asch'arī 🍪 'Abd al-Qāhir al-Ğurğānī (gest. 474 n. Hiğra) Schāfi'ī Asch'arī 🕸 Al-Baghawī (gest. 510 n. Hiğra) Schāfiʿī Aschʿarī 🕸 Ar-Rāghib al-Isfahānī (gest. 535 n. Hiğra) Schāfiʿī Aschʿarī 🕸 Ibn ʿAṭṭiyya (gest. 541 n. Hiğra) Mālikī Asch'arī & Abū Bakr Ibn al-'Arabī (gest. 543 n. Hiğra) Mālikī Asch'arī 🏶 **Ar-Rāzī** (gest. 606 n. Hiğra) Schāfi'ī Asch'arī 🏶 **Ibn al-**Ğawzī (gest. 654 n. Hiğra) Hanbalī 🍪 Al-Qurtubī (gest. 671 n. Hiğra) Mālikī Asch'arī & Al-Baydāwī (gest. 685 n. Hiğra) Schāfi'ī Asch'arī & Al-Khāzin (gest. Ende des 7. Jh. n. Hiğra) Schāfi Asch arī 🍪 An-Nasafī (gest. 701 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī Ibn Ğuzay (gest. 741 n. Hiğra) Mālikī Asch'arī 🍪 Abū Ḥayyān al-Andalusī (gest. 745 n. Hiğra) Schāfi'ī Asch'arī & 'Alā' ad-Dīn at-Turkmānī (gest. 750 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrd ī 🍪 Ibn Kathīr (gest. 774 n. Hiğra) Schāfi'ī Asch'arī 🍪 Ibn 'Illān aş-Şidd īqī (gest. 776 n. Hiğra) Schāfi'ī Asch'arī & Al-Bābartī (gest. 786 n. Hiğra) Hanafī Matūrīdī 🍪 Al-Fayrūzabūdī (gest. 816 n. Hiğra) Schāfi'ī Asch'arī 🕸 Ğalāl ad-Dīn al-Maḥallī (gest. 864 n. Hiğra) Schāfi'ī Asch'arī 🍪 Sirōğ ad-Dīn al-Bulgīnī (gest. 868 gest. n. Hiğra) Schāfi'ī Asch'arī 🍪 Qāsim b. Qutlubgā (gest. 879 n. Hiğra) Hanafī Matūrīdī 🍪 Al-Kawrānī (gest. 891 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī 🍪 Ibn al-Khatīb al-Maqdisī (gest. 898 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī 🏶 **As-Suyūṭī** (gest. 921 n. Hiğra) Schāfiʿī Aschʿarī 🏶 Kamāl ad-Dīn Pascha (gest. 940 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī 🍪 Al-Bakrī (gest. Um 950 n. Hiğra) Schāfi'ī Asch'arī & Scheikh Zadeh (gest. 951 n.

Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī ��Abū Suʻūd (gest. 951 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī �� Al-ʿĪschī (gest. 1011 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī �� Schihāb ad-Dī n al-Khafāǧī (gest. Um 1070 n. Hiğra) Schāfiʿī Aschʿarī �� Ibrahīm Haqqī (gest. 1127 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī �� As-Sindī (gest. 1138 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī �� Al-Qūz Abādī al-Ḥanafī (gest. 1163 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī �� Al-Qūnawī (gest. 1195 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī �� Ibn ʿAǧība (gest 1224 n. Hiğra) Mālikī Aschʿarī �� Aṣ-Ṣāwī (gest 1242 n. Hiğra) Mālikī Aschʿarī �� Al-Ḥaydarī (gest. 1299 n. Hiğra) Schāfiʿī Aschʿarī �� An-Nabahānī (gest. 1350 n. Hiğra) Schāfiʿī Aschʿarī �� Ibn ʿAschūr (gest. 1393 n. Hiğra) Mālikī Aschʿarī �� Asc-Schaʿrāwī (gest. 1418 n. Hiğra) Schāfiʿī Aschʿarī

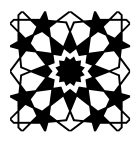


#### B. im Bereich von Ḥadīth

🕸 aṭ-Ṭaḥāwī (gest. 321 n. Hīğra) Ḥanafī 🕸 Ibn Ḥibbān (gest. 354 n. Hiğra) schāfiʿī 🕸 Abū Bakr al-Ğaṣāṣ (gest. 370 n. Hiğra) 🕸 al-Kalābādhī (gest. 378 n. Hiğra) Ḥanafī 🍪 ad-Dāraqutnī (gest. 385 n. Hiğra) schāfiʿī 🕸 Ibn al-Qaṣṣār (gest. 398 n. Hiğra) Mālikī Aschʿarī 🝪 al Hākim an-Nīsāpūrī (gest 405 n. Hiğra) Schāfiʿī Aschʾarī 🝪 al-Qaḍī ʿAbd al-Wahhāb (gest. 422 n. Hiğra) Mālikī Aschʿarī 🚳 Abū Nuʿaym al-Isfahānī (gest. 430 n.

Hiğra) Schōfiʻī Asch'arī 🍪 Abū Dhar al-Harawī (gest. 434 n. Hiğra) Mālikī Asch'arī 🏶 al-Bayhaqī (gest. 458 n. Hiğra) Schōfi'ī Asch'arī 🤀 al-Baghdādī (gest. 463 n. Hiğra) Schōfiʻī Asch'arī 🍪 Abū al-Walīd al Bāğī (gest. 474 n. Hiğra) Mālikī Asch'arī 🍪 Abū Muḥammad as-Samarqandī (gest. 491 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī Ibn Baṭṭāl (gest. 499 n. Hiğra) Mālikī Asch'arī 🝪 Abū 'Abdillāh al-Balkhī (gest. 522 n. Hiğra) Hanafī Matūrīdī al-Qādī 'Iyyād (gest. 544. n. Hīğra) Mālikī Asch'arī Blbn 'Asākir (gest 571 n. Hiğra) Schāfi'ī Asch'arī 🍪 as-Salafī (gest. 567 n. Hiğra) Schāfi'ī Asch'arī 🍪 Ibn Şallāḥ (gest. 643 n. H.) Schāfi'ī Asch'arī 🕸 an-Nawawī (gest 676 n. Hiğra) Schāfiʿī Asch'arī 🕸 Abū Ğamra (gest. 695 n. Hiğra) Mālikī Asch'arī 🍪 az-Zayla'ī (gest. 762 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī Taqiyy ad-Dīn as-Subkī (gest. 756 n. Hiğra) Schāfi Asch'arī 🕸 Tāğ ad-Dīn as-Subkī (gest. 771 n. Hiğra) Schāfi'ī Asch'arī 🕸 al-Karmānī (gest. 786 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī al-Ubbāy (gest. 827 n. Hiğra) Mālikī Asch'arī & Ibn Hağar al-Asqalānī (gest. 852 n. Hiğra) Schāfi'ī Asch'arī 🍪 al-Badr al-'Aynī (gest. 855 n. Hiğra) Hanafī Matūrīdī Kamāl ad-Dīn b. al-Humām (gest. 861 n. Hiğra) Hanafī Matūrīdī Qāsim b. Qutlubgā (gest. 879 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī as-Sakhāwī (gest. 902 n. Hiğra) Schāfi'ī Asch'arī 🍪 as-Suyūtī (gest. 911 n. Hiğra)\_Schāfi'ī Asch'arī & al-Qastalānī (gest. 923 n. Hiğra) Schāfi'ī Asch'arī 🍪 Zakariyya al-Anṣārī (gest. 926 n. Hiğra) Schāfi'ī Asch'arī 🤀 (gest. 1014 n. Hiğra) 🏶 al-Manāwī (gest. 1030 n. Hiğra) 🏶 'Abd al-Ḥaqq ad-Dahlawī (gest. 1056 n. Hiğra) Hanafī Matūrīdī az-Zurqānī (gest. 1122 n. Hiğra) Mālikī Aschʻarī 🍪 al-Murtaḍā az-Zabīdī (gest. 1205 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī farafa 'Abd al-Ḥayy al-Laknawī (gest. 1304 n. Hiğra) Hanafī Matūrīdī Mahmūd Hasan ad-Deobandī (gest. 1339 n. Higra)

Ḥanafī Matūrīdī al-Kawtharī (gest. 1371 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī al-Ghumārī (gest. 1413 n. Hiğra) Schāfi Asch arī



#### C. Im Bereich von Fiqh und Uṣūl al-Fiqh

#### <u>Hanafi Rechtsschule</u>

asch-Schāschī (gest. 344 n. Hiğra) Ḥanafī al-Ğaṣāṣ (gest. 370 n. Hiğra) Ḥanafī Al-Qudūrī (gest. 428 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī ad-Dabūsī (gest. 430 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī al-Pazdawī (gest. 482 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī as-Sarakhsī (gest. 490 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī as-Ṣadr asch-Schahīd (gest. 536 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī al-Xāsānī (gest. 578 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī al-Vāsānī (gest. 578 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī al-Vāsānī (gest. 592 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī al-Marghiyānī (gest. 593 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī al-Mawṣilī (gest. 683 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī al-Mawṣilī (gest. 683 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī al-Bakhārī (gest. 730 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī al-Bakhārī (gest. 730 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī al-Bakhārī (gest. 786 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī al-Bakhārī (gest. 855 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī al-Bakhārī (gest. 861 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī al-Ḥalabī (gest. 956 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī al-Ḥalabī (gest. 956 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī al-Bakūrīdī al-Ḥalabī (gest. 956 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī al-Bakūrīdī al-Ḥalabī (gest. 956 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī al-Bakūrīdī al-Halabī (gest. 956 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī al-Bakūrīdī al-Halabī (gest. 956 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī al-Bakūrīdī al-Bakūrīdī al-Bakūrīdī al-Halabī (gest. 956 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī al-Bakūrīdī al-Bakūrī

(gest. 970 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī 'Alī al-Qārī (gest. 1014 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī Ibn 'Ābidīn (gest. 1252 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī al-Maydānī (gest. 1298 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī Aḥmad al-'Uthmānī (gest. 1394 n. Hiğra) Ḥanafī Matūrīdī.

#### Mālikī Rechtsschule

🕸 Ibn Abī Zayd al-Qayrawānī (gest. 386 n. Hiğra) Mālikī Asch'arī 🍪 Ibn al-Qassār (gest. 398 n. Hiğra) Mālikī Asch'arī 🍪 al-Qadī 'Abd al-Wahhāb (gest. 422 n. Hiğra) Mālikī Asch'arī 🏶 Ibn 'Abd al-Barr (gest. 463 n. Hiğra) Mālikī 17 Abū al-Walīd al Bāğī (gest. 474 n. Hiğra) Mālikī Asch'arī & al-Lakhmī (gest. 478 n. Hiğra) Mālikī Asch'arī & Ibn Baţţāl (gest. 499 n. Hiğra) & Ibn Ruschd der Großvater (gest. 520 n. Hiğra) Mālikī Asch'arī 🕸 al-Māzurī gest. 536 n. Hiğra) Mālikī Asch'arī 🍪 Abū Bakr Ibn al-'Arabī (gest. 543 n. Hiğra) 🕸 al-Qāḍī ʻIyyāḍ (gest. 544. n. Hīğra) Mālikī Aschʻarī 🕸 Ibn al-Ḥāǧib (gest. 646 n. Hiǧra) Mālikī Aschʿarī 🍪 al-Qarāfī (gest. 684 n. Hiğra) Mālikī Aschʻarī 🏶 **Ibn Ğuzay** (gest. 741 n. Hiğra) Mālikī Aschʻarī 🕸 Khalīl (gest. 767 n. Hiğra) Mālikī Aschʻarī 🏶 Asch-Schātibī (gest. 790 n. Hiğra) 🚳 Ibn 'Arafa (gest. 803 n. Hiğra) Mālikī Asch'arī 🝪 Birhām (gest. 805 n. Hiğra) Mālikī Asch'arī 🍪 Ibn Nāğī (gest. 837 n. Hiğra) Mālikī Asch'arī 🕸 al-Mawwāq (gest. 897 n. Hiğra) Mālikī Asch'arī 🍪 Zarrūq (gest. 899 n. Hiğra) Mālikī Asch'arī 🍪 al-Wanschirīsī (gest. 914 n. Hiğra) Mālikī Asch'arī 🝪 al-Ḥaṭṭāb Mālikī Asch'arī (gest. 904 n. Hiğra) 🍪 an-Nafrāwī (gest. 1120 n. Hiğra) Mālikī Asch'arī 🏶 ad-Dardīr (gest. 1201 n. Hiğra) Mālikī Asch'arī 🍪 ad-Dusūqī (gest. 1230 n. Hiğra) Mālikī Asch'arī 🕸 ar-Rhūnī (gest. 1230 n. Hiğra) Mālikī Asch'arī 🕸 al-Amīr (gest. 1232 n. Hiğra) Mālikī Asch'arī 🍪 aṣ-Ṣāwī (gest. 1241 n. Hiğra) Mālikī Asch'arī 🕸 'Illīsch (gest. 1299 n. Hiğra) Mālikī Asch'arī 🍪 aţ-Ṭāhir b. 'Aschūr (gest. 1393 n. Hiğra) Mālikī Asch'arī.

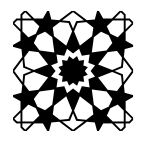
<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Manche Aussage von ihm werden von den Wahhabis missdeutet. Die Gelehrten der Maliki Rechtsschulen haben seine Aussagen Ahlu Sunna konform erklärt.

#### Die Schafi'ī Rechtsschule

🕸 Al-Qādī Ḥusayn (gest. 462 n . Hiğra) Schāfi'ī Asch'arī 🝪 Abū Isḥāq asch-Schīrāzī (gest. 467 n. Hiğra) Schāfi Asch arī 🏶 al-Maḥāmilī (gest. 415 n. Hiğra) Schāfi'ī Asch'arī 🍪 Imām al-Haramayn (gest. 478 n. Hiğra) Schāfiʿī Aschʾarī 🍪 al-Ghazālī (gest. 505 n. Hiğra) Schāfiʿī Aschʾarī 🍪 al-Baghawī (gest. 516 n. Hiğra) Schāfiʿī Aschʾarī 🕸 Abū Schuğāʿ (gest. 593 n. Hiğra) Schāfi'ī Asch'arī 🍪 ar-Rāfi'ī (gest. 623 n. Hiğra) Schāfi'ī Asch'arī 🟶 Al 'Izz b. 'Abd as-Salām (gest. 660 n. Hiğra) Schāfi'ī Asch'arī 🏶 al-Qazwīnī (gest. 665 n. Hiğra) Schāfi'ī Asch'arī 🍪 an-Nawawī (gest. 676 n. Hiğra) Schāfi'ī Asch'arī 🕸 Ibn Diqqīq al-Īd (gest. 702 n. Hiğra) Schāfi'ī Asch'arī 🍪 Taqiyy ad-Dīn as-Subkī (gest. 756 n. Hiğra) Schāfi'ī Asch'arī 🟶 Tōğ ad-Dīn as-Subkī (gest. 771 n. Hiğra) Schōfi'ī Asch'arī 🕸 Ibn 'Illō n aṣ-Ṣiddīqī (gest. 776 n. Hiğra) Schāfiʻī Asch'arī 🍪 Abū Zar'a al-'Irāqī (gest. 826 n. Hiğra) Schāfi'ī Asch'arī 🍪 Ğalūl ad-Dīn al-Maḥallī (gest. 864 n. Hiğra) Schāfiʿī Aschʾarī 🍪 as-Suyūtī (gest. 911 n. Hiğra) Schāfiʿī Asch'arī & Ibn Qāsim al-Ghazzī (gest. 918 n. Hiğra) Schāfi'ī Asch'arī & Zakariyya al-Ansūrī (gest. 926 n. Hiğra) Schūfi'ī Asch'arī 🍪 Ibn Hağar al-Haythamī (gest. 974 n. Hiğra) Schāfi'ī Asch'arī 🍪 al-Khaṭīb asch-Scharbīnī (gest. 977 n. Hiğra) Schāfiʻī Asch'arī 🍪 ar-Ramlī (gest. 1004 n. Hiğra) Schāfiʿī Aschʾarī 🍪 al-Qalyūnī (gest. 1069 n. Hiğra) Schāfiʿī Asch'arī 🚳 al-Midbāghī (gest. 1170 n. Hiğra) Schāfi'ī Asch'arī 🍪 al-Ğamal (gest. 1204) Schāfiʿī Aschʾarī 🏶 al-Bīğūrī (gest. 1277) Schāfiʿī Asch'arī 🏶 ad-Dimyōṭī (gest. 1310 n. Hiğra) Schōfi'ī Asch'arī 🏶 ad-Dīb (gest. 1431 n. Hiğra) Schāfi'ī Asch'arī 🏶 Hītū Schāfi'ī Asch'arī

#### Hanbalī Rechtsschule

Abū al-Faḍl at-tamīmī (gest. 410 n. Hiğra) Abū Yaʻlō (gest. 458 n. Hiğra) Ibn al-Ğawzī (gest. 508 n. Hiğra) Ibn 'Uqayl (gest. 513 n. Hiğra) Abd al-Qōdir al-Ğīlōnī (gest. 562 n. Hiğra) Ibn Qudōma (gest. 620 n. Hiğra) Abd as-Salōm b. Taymiyya (gest. 652 n. Hiğra) Ibn Rağab (gest. 795 n. Hiğra) Ibn 'Ādil al-Ḥanbalī (gest. 880 n. Hiğra) Al-Ḥağawī (gest. 968 n. Hiğra) Ibn an-Nağār (gest. 972 n. Hiğra) Al-Ḥağawī (gest. 1033 n. Hiğra) Al-Bahūtī (gest. 1051 n. Hiğra) Ibn Balbān (gest. 1083 n. Hiğra) Ibn 'Imād al-Ḥanbali (gest. 1089 n. Hiğra) Abū al-Mawāhib (gest. 1126 n. Hiğra)



#### D. Im Bereich von 'Aqīda

🕸 at-Tahāwī (gest. 321 n. Hīğra) 🕸 Abū al-Hasan al-Asch'arī (gest. 324 n. Hīğra) 🏶 Abū Mansūr al-Matūrīdī (gest. 333. n. Hiğra) 🕸 Muğāhid al-Baṣrī (gest. 368 n. Hīğra) Asch'arī & Abū al-Ḥasan al-Bāhilī um (gest. 370 n. Hīğra) Asch'arī & Muhammad b. Mahdī aṭ-Ṭabarī im 4. Jh. Asch'arī & al-Bāqillānī (gest. 402 n. Hīğra) Asch'arī & Ibn Fūrak (gest. 406 n. Hīğra) Asch'arī 🍪 **Abū Isḥāq al-Isfarāyīnī** (gest. 418 n. Hīğra) Asch'arī 🍪 **al-Qāḍī ʻAbd al-Wahhāb** (gest. 422 n. Hīğra) Aschʻarī 🍪 Abū Manṣūr al-Baghdādī (gest. 429 n. Hīğra) Asch'arī 🍪 Abū Nu'aym al-Işfahānī (gest. 430 n. Hīğra) Asch'arī 🚳 al-Bayhaqī (gest. 458 n. Hīğra) Asch'arī 🚳 al-Quschayrī (gest. 465 n. Hīğra) Asch'arī & Abū Isḥāq asch-Schīrāzī (gest. 467 n. Hīğra) Asch'arī 🍪 Imām al-Ḥaramayn (gest. 478 n. Hīğra) Asch'arī 🕸 al-Pazdawī (gest. 482 n. Hiğra) Mātūrīdī 🍪 al-Ghazālī (gest. 505 n. Hīğra) Asch'arī 🝪 Abū Bakr asch-Schāschī (gest. 507 n. Hīğra) Asch'arī 🕸 Abū al-Muʻīn an-Nasafī (gest. 508 n. Hīğra) Mātūrīdī 🍪 al-Māzurī (gest. 536 n. Hīğra) Aschʿarī 🍪 Nağm ad-Dīn an-Nasafī (gest. 537 n. Hīğra) Mātūrīdī **Abū Bakr Ibn al-'Arabī** (gest. 543 n. Hīğra) Asch'arī **Ibn al-**Quschayrī (gest. 546 n. Hīğra) Asch'arī 🝪 Ibn 'Asākir (gest. 571 n. Hīğra) Aschʿarī 🍪 **al-Ghaznawī** (gest. 593 n. Hīğra)\_Mātūrīdī 🍪 **ar-Rāzī** (gest. 606 n. Hīğra) Asch'arī 🍪 al-Āmidī (gest. 631 n. Hīğra) Asch'arī 🍪 al-Baydāwī (gest. 685 n. Hīğra) Asch'arī 🍪 An-Nasafī (gest. 701 n. Hiğra)

Mātūrīdī al-Īgī (gest. 756 n. Hīgra) Asch'arī at-Taftazānī (gest. 791 n. Hīgra) al-Ğurğānī (gest. 816 n. Hīgra) Asch'arī al-Khayālī (gest. 862 n. Hīgra) Qāsim b. Qutlubgā (gest. 879 n. Higra) Mātūrīdī as-Sannūsī (gest. 895 n. Hīgra) Asch'arī kamāl ad-Dīn Pascha (gest. 940 n. Higra) Mātūrīdī al-Qārī (gest. 1014 n. Higra) Mātūrīdī al-Laqqānī (gest. 1041 n. Hīgra) Asch'arī refendi Zadeh (gest. 1167 n. Hīgra) Mātūrīdī ad-Dardīr (gest. 1201 n. Higra) Asch'arī ad-Dusūqī (gest. 1230 n. Higra) Asch'arī al-Bağūrī (gest. 1277 n. Hīgra) Asch'arī as-Ṣāwī (gest. 1241 n. Higra) al-Bağūrī (gest. 1299 n. Higra) Asch'arī al-Būṭī Asch'arī

Mein Bruder, kennst du eine Gruppe oder eine Sekte, welche so viele Großgelehrten auf ihrer Seite hat. Die Namen, die ich erwähnt habe, sind nicht mal ein Tropfen von einem Ozean. Man könnte für jeden Madhhab tausende von Gelehrten erwähnen. Man kann für jede Epoche und für jeden Ort der islamischen Welt tausende von Gelehrten bringen, welche dem Weg der Ahlu Sunna folgten. Diese Gelehrten in den verschiedenen Zweigen des Wissens sind die wahren Erben der frühen Generation. Jemand, der behauptet, den Salaf zu folgen oder jemand, der den Salaf folgen will, soll sich an diesen Gelehrten festhalten, weil diese Imāme fürwahr diejenigen sind, die uns das Wissen der Salaf erklärt und überliefert haben.

Ich schwöre bei Allah &, dass die Wahhabis in jedem Wissenszweig nicht so eine Kette von Gelehrten bringen könnten, die sich von unserer Zeit bis auf die Generation der Salaf streckt und welche die selben Lehren wie die heutigen Wahhabis vertreten. Sie behaupten dann unverschämt, dass sie den Salaf folgen...Möge Allah uns vor dieser Irrlehre bewahren...Amin



#### IV. Sie sind die Träger des Koran und der Sunna

Wusstest du Bruder, dass es heute auf der Erde keine einzige Überlieferungskette für den Koran und die Sunna gibt, in welcher kein oder Mātūrīdī steht. Der Koran, welche Überlieferungsketten von unserer Zeit bis zum Propheten 繼 hat, wird ausschließlich von den Ahlu Sunna überliefert und tradiert. Dasselbe gilt für die Sunna mein Bruder. Wenn du dich vergewissern willst, dann den forsche nach Überlieferungsketten der wichtigsten Hadithsammlungn. Du wirst die Überlieferungsketten voller Asch'arī und Ḥanafī gelehrten finden. Das ist auch normal, weil die Ahlu Sunna die wahren Träger des Islam sind. Sie haben nicht nur das Wissen getragen, sondern auch die Fahne des Islam hochgetragen.

Wenn sie wie immer behaupten würden, dass ich ein Lügner wäre, dann sollen die Wahhabis und sonstige Sekten uns das Gegenteil beweisen, wir haben für sie Bücher von Überlieferungsketten, wo nur die Ahlu Sunna Gelehrten sind, schon vorbereitet.

Der Beweis von demjenigen, welcher keinen Beweis hat, sind die leeren Vorwürfe.



# V. Sie ist die siegreiche Gemeinschaft, welche den Islam verteidigt hat

Die Sekten, die heutzutage behaupten den Salaf zu folgen, erklären die Muslime als Kuffar und terrorisieren sie. Andere Sekten öffnen die Türen der islamischen Welt für die westliche Kulturinvasion. Aber merke dir Bruder, als die Ahlu Sunna in der Macht waren, haben sie die Welt regiert und haben den Islam geehrt und seine Fahne hochgetragen. Siehst du nicht, wie die Seldschuken im Osten den Islam verteidigt haben. Siehst du nicht wie die al-Muwrabițūn, unter der Führung von Imām Ibn Tāschafīn und die al-Muwaḥidūn den Islam in Spanien verteidigten haben, aber dir hat man nicht erzählt, dass sie die Aqida der Asch'arī und den Figh von Imām Mālik förderten. Bruder, du hast bestimmt von Imām Şalāḥ ad-Dīn al-Ayyūbī gehört, der Bezwinger der Kreuzzüge. Aber man hat dir bestimmt nicht erzählt, dass er befohlen hat, die 'Aqīda von Imām al-Asch'arī nach dem Gebetsruf aus den Minaretten laut zu lesen. Du hast bestimmt auch von den Mamluken gehört, welche die Tartaren vernichtet haben. Aber bestimmt hat man dir nicht verraten, dass sie Asch'arīs und Sūfis waren. Von den Osmanen hast du eine Menge gehört und dass sie vor Wien standen, weiß jeder. Aber hat man dir gesagt, dass sie den reinen sunnitischen Islam nach Osteuropa gebracht haben. Hat man dir erzählt, dass sie Imām Abū Ḥanīfa und Imām al-Mātūrīdī folgten. Hast du von den Mogul je gehört, die den Islam in Indien verteidigten...wenn ja, dann wisse, dass sie auch Hanafis waren...hast du nicht die Muğāhidīn gegen die Kolonialmächten

gesehen wie z.B. Abd al-Kadir al-Khattābī, Amīr Abd al-Qādir, Muhammed Aḥmad al-Mahd, Umar al-Mukhtār, Muhammed Abd Allah Ḥasan in Somalia, Māʾ al-ʾAynayn, Aḥmad Arābī, , der Märtyrer Azz ad-Dīn al-Qassām in Palästina, Muhammed Badr ad-Dīn, Uthmān Dan Fodio, Mansūr an-Naqshebendi, Fadl Umar an-Naqshebendi und viele andere, dann soll dir bewusst sein, dass sie von Ahlu Sunna waren und die meisten von ihnen waren sogar Sufīs unter Ahlu Sunna.

O mein Bruder, hast du nicht von dem Ḥadīth prophezeiten Sultan Fātiḥ gehört, welcher Konstantinopel erobert hat...Er war auch Ḥanafī.

Bruder, ist es nicht merkwürdig, dass alle Dynastien, Helden, Eroberer, Verteidiger des Islams, auf welche ein Muslim stolz sein kann, zu den Asch'arī und Matūrīdī gehörten, dass sie alle Anhänger von den vier Rechtsschulen waren und dass sie alle den Taṣawwuf akzeptierten. Ist es nicht merkwürdig Bruder?

Öffne dein Auge, Bruder.

Zeigt mir Sekten dieser Zeit!

worauf ihr vielleicht stolz seid

Oder ist eure Antwort, voller Neid,
"Auf nichts" Es tut uns schrecklich Leid.



## VI. Die Sekten sind von Ahlu Sunnas Ozeanen des Wissens abhängig.

Wenn eine Sekte, wie z.B. die Wahhabis, welche behaupten den Salaf zu folgen, die Offenbarung Allahs verstehen wollen, dann haben sie nicht die Wahl, sie müssen die Kommentaren unserer Gelehrten benutzen.

Wenn sie z.B. die Überlieferung bezüglich des Tafsīrs brauchen, dann benutzen sie aṭ-Ṭabarī, al-Baghawī oderas-Suyūṭī. Wollen sie die Meinungen der Salaf und den Fiqh aus dem Koran, dann sind sie gezwungen al-Qurtubī, Ibn al-ʿArabī oder al-Ğaṣāṣ zu benutzen. Wollen sie die philologischen Erklärungen eines Verses, dann greifen sie auf den Kommentaren von Abū Ḥayyān, Imām al-Bayḍāwī zu.

Im Ḥadīth ist es das Gleiche. Ṣaḥīḥ al-Bukhāri und Ṣaḥīḥ Muslim sind von den Aschʿarīs kommentiert. Die wichtigsten Kommentare von diesen beiden Hadith Sammlungen stammen von al-Qāḍī ʿIyyād, an-Nawawī, Ibn Baṭṭāl, Ibn Ḥağar, al-Karmānī, al-Ubay, al-Qaṭalānī, al-ʾAynī. Du hast, lieber Bruder, schon oben erfahren, dass diese Gelehrten Anhänger von den Rechtsschulen waren und dass sie die ʿAqīda von Ahlu Sunna folgten. Im Bereich von Fiqh, von der Sprache, von der Rhetorik, von der Geschichte, von den Gelehrtenbiographien, von der Antwort und Widerlegungen auf die Sekten und Religionen sind die Wahhabis gezwungen von den Flüssen des Wissens unserer Gelehrten zu trinken. Aber ihr Hochmut, ihre Verdrehung der Tatsachen und

falscher Stolz lässt sie nicht die Wahrheit akzeptieren und zwar , ob sie es wollen oder nicht, dass die Mehrheit der Gelehrten seit der Zeit der Salaf die Vertreter dieser vier gesegneten Rechtsschulen und Anhänger der Aqīda von Imām al-Aschʿarī und Imām al-Mātūrīdī sind.

Bruder, du hast gesehen, dass das Wissen des Islam aus den Händen unserer Gelehrten entspringt, du hast anhand der deutlichen Beweisen bemerkt, dass die Mehrheit der Gelehrten zu der Ahlu Sunna wa-l-Ğamā'a gehören.



### VII. Ein Merkmal der Sekten, sie haben keine historische Kontinuität

Eine leichte Methode, um die Sekten als solches zu entbößen.

Frag den Anhänger einer Sekte. z.B die Wahhabiten. ob sie dir für jeden Jahrhundert Gelehrten ihrer Bewegung bringen könnten. Da sie behaupten, die Vertreter der Wahrheit zu sein, dann sollte es doch leicht sein, dass sie dir viele Namen erwähnen, welche weder die Rechtsschulen noch der Aqīda von al-Asch'arī folgten. Sei sicher Bruder, sie werden vielleicht dir paar Gelehrten aus diesem Jahrhundert bis zu der Entstehungszeit ihrer Bewegung, das heißt bis zum 12. Jh. n. Hiğra bringen. Aber dann werden sie einen großen Sprung bis zum 7. Jh. machen, damit sie dir paar Gelehrten, welche ähnliche Ansichten wie sie v vertreten haben, wie z.B. Ibn Taymiyya oder Ibn al-Qayyim, bringen können. Dann wieder einen großen Sprung auf das 4. Jh...

Sie haben keine Kontinuität und ihre Gelehrten sind mit den Fingern zu zählen, ihre Gelehrten waren außerdem nicht ohne Kritik. Ibn Taymiyya wurde mehrmals von den Gelehrten eingekerkert, der Ibn al-Qayyim öffentlich bestraft, Ibn ʿAbd al-Wahhāb von den Gelehrten seiner Zeit hart kritisiert und letztendlich von dem Kalif bekämpft.



IIX. Lass dich nicht täuschen von den guten Taten der Sekten!

Du wirst sagen: Aber schaue mal die Wahhabis in Deutschland, sie sind sehr aktiv in der Da'wa. Dann sagen wir mit Allahs Hilfe, wenn sie angeben wollen, dass manche Geschwister den Islam durch die Wahhabi Da'wa kennengelernt haben, dann können die Ahlu Sunna nicht mit hunderten oder tausenden Konvertierten angeben sondern mit hundert Millionen Stolz sein. Der indische Subkontinent sowie die Länder in Südostasien haben den Islam durch Asch'ari Gelehrten, welche Anhänger der Rechtsschulen waren. Dasselbe gilt auch für Osteuropa und Afrika, das waren die Ahlu Sunna Dynastien wie die al-Murabiţūn, as-Saʿadiyyīn oder die Osmanen, welche den Islam in diesen Ecken brachten. Wisse Bruder, dass im Laufe der Geschichte die Sekten auch was Gutes für den Islam getan haben und das soll man nicht verleugnen, aber das macht aus denen nicht die Anhänger des richtigen Weges. Es gab damals in der Zeit, als die Sekte der Muʿtazilla stark waren, ein Gelehrter namens Abū Hudayl Al-ʿAllāf. Es wird überliefert, dass dieser Gelehrte mehr als 3000 nicht-Muslime zum Islam gebracht hat.<sup>18</sup>

Die Muʿtazila haben auch viel mit den Anhängern der anderen Religionen debattiert und den Islam verteidigt und Widerlegungen gegen die verschiedenen Religionen verfasst. Die schiʿtische Dynastie

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Ahmad Amīn, S. 3/99.

von den Fatimiden haben auch viele Schulen und Krankenhäuser gebaut und haben gegen die Kreuzzügen gekämpft. Aber merk s dir Bruder Sekte bleibt Sekte.



#### Literaturverzeichnis

Aḥmad Amīn. *Duḥā al-Islām* (7. Ausg.). Kairo: Maktabat an-Nahẓa al-miṣriyya.

Aḥmad an-Naqīb. (2001 ). *Al-Madhhab al-Ḥanafī.* Riad: Maktabat ar-Ruschd, .

Az-Ziriklī. (1980). al-A lām. Beirut: Dār al-ʿIlm lil-Malāyīn.

Imām al-Adnarwī. (1997). *Ṭabaqātu al-Mufassirīn.* al-Madīna al-Munawwara: Maktabat al-ʿUlūm wa-l-Hikam.

Imām al-Bahūtī. (1996). *Scharḥ Muntahā al-Irādāt*. Beirut,: 'Ālam al-Kitāb.

Imām al-Kawtharī. (2009). *Fiqh Ahl al-ʿIrāq wa-Ḥadīthuhum*. Kairo: Dōr al-Baṣāʾir.

Imām al-Manāwī. (2006). Fayd al-Qadīr. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya.

Imām an-Nafāwī. (1998). *al-Fawākih ad-Dawānī 'alā Risālat Ibn Abī Zayd al-Qayrawānī*. Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmiyya.

Imām as-Sakhāwī. al-Maqāṣidu al-Ḥasana. Beirut: Dār al-Kitāb al-ʾArabī.

Imām as-Subkī, T. a.-D. *Tabaqāt asch-Schāfi iyya*. Hağar li-Ṭibā a wa-t-Tawzī .

Imām az-Zabīdī, M. (1989). *Itḥāf as-S*ā*da al-Muttaqī n bi-Scharḥ Iḥyāʾ ad-Dī n.* Beirut: Dar al-Kutub al-ʿIlmiyya.

Muḥammad Mukhtār al-Māmī. (2001). *Al-Madhhab al-Mālikī*. Arabische Emiraten: Markaz Zāyid li-thurāt wa-Tarīkh.

Schurūḥ Sunan b. Māğa. (2007). Ammān: Bayt al-Afkār ad-Dawliyya.